
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA 

SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA

MEMORY, CULTURE, AND SYMBOL OF THE PAJU: 
ANCESTRAL KICHWA KNOWLEDGE FOR THE 

SUSTAINABILITY OF AMAZONIAN LIFE

Recibido:10/12/2025 Aceptado: 22/12/2025

https://editorial.uaw.edu.ec/memoria-cultura-y-simbolo-del-paju-saberes-ancestrales-kichwa-para-la-sostenibilidad-de-la-vida-amazonica/

Espin Nieto Giomara Amparo
https://orcid.org/0009-0005-8408-0419

Investigadora independiente
Ecuador

email: giomaraespin@gmail.com

Zurita Freire Nadia Mauren
https://orcid.org/0009-0007-3797-3454

Investigadora independiente
Ecuador

email: nzuritafreire@gmail.com

Núm. 4, julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

editorial.uaw.edu.ec/revista-cientifica-amawtakuna
editorial@uaw.edu.ec



ABSTRACT

This article presents the foundations, processes, 

and results of the Integral Workshop “Memory, 

Culture, and Symbol of the Paju,” carried 

out within the framework of the project 

“Amazonian Buen Vivir: Indigenous Kichwa 

Women, Men, and Youth for the Sustainability 

of Life.” The study approaches the Paju as a 

living symbol of Kichwa cosmovision, endowed 

with spiritual, agricultural, medicinal, and 

social dimensions. Through participatory 

methodologies, its meaning, its relationship 

with the Amazonian chakra, and its importance 

for cultural identity were explored. Workshops 

were conducted in the communities of Tena 

and Archidona (September 11, 13, and 16, 

2025), with results revealing the need to 

strengthen cultural memory to ensure the 

continuity of ancestral knowledge. Finally, 

the article discusses the contributions of 

the process to life sustainability, community 

cohesion, and the cultural reaffirmation of 

Amazonian peoples..

KEYWORDS: 

Paju, pajuyuk, Kichwa culture, Amazonian 

worldview, Buen Vivir, cultural memory, 

chakra.

RESUMEN

El presente artículo expone los fundamentos, 

procesos y resultados del Taller Integral 

“Memoria, Cultura y Símbolo del Paju”, realizado 

en el marco del proyecto “Buen Vivir Amazónico: 

mujeres, hombres y jóvenes indígenas kichwas 

por la sostenibilidad de la vida”. 

El estudio aborda al Paju como un símbolo 

vivo de la cosmovisión kichwa, dotado de 

dimensiones espirituales, agrícolas, medicinales 

y sociales. A través de metodologías 

participativas, se exploró su significado, 

su relación con la chakra amazónica y su 

importancia para la identidad cultural.

 Se desarrollaron talleres en comunidades de 

Tena y Archidona (11, 13 y 16 de septiembre de 

2025), cuyos resultados revelan la necesidad de 

fortalecer la memoria cultural para garantizar 

la continuidad de los saberes ancestrales. 

Finalmente, se discuten los aportes del 

 proceso para la sostenibilidad de la vida, 

la cohesión comunitaria y la reafirmación 

cultural amazónica.

PALABRAS CLAVE: 

Paju, pajuyuk, cultura kichwa, cosmovisión 

amazónica, Buen Vivir, memoria cultural, 

chakra.



63
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 

SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA
Espin, G./ Zurita, N.

INTRODUCCIÓN

E n la cosmovisión kichwa amazónica, los objetos rituales poseen una dimen-
sión ontológica que trasciende su materialidad: son entidades dotadas de 
energía, memoria, agencia y capacidad de intervenir en la vida social y espi-

ritual de la comunidad (Fundación Maquita, 2025). Desde esta perspectiva relacional, 
el Paju y su expresión como pajuyuk (el que posee el paju) constituye un símbolo 
fundamental que articula dimensiones espirituales, agrícolas, medicinales y éticas en 
la vida cotidiana de los pueblos kichwas del Alto Napo (Fundación Maquita, 2025). 
Su valor no reside únicamente en su configuración física, sino en los significados 
rituales y en la memoria ancestral transmitida a través de prácticas intergeneracio-
nales, relatos orales y ritualidades que sostienen la continuidad cultural (Fundación 
Maquita, 2025).

El Paju cumple roles determinantes dentro del ayllu (familia), al proteger la chakra, 
armonizar la salud espiritual familiar, guiar los ciclos agrícolas y mantener el equi-
librio entre los seres humanos, las plantas, los espíritus y las fuerzas del territorio 
(Fundación Maquita, 2025). 

Su uso implica normas estrictas de conducta y disciplina espiritual, incluyendo 
restricciones alimentarias, emocionales y sociales que refuerzan la cohesión ética 
y moral de la comunidad (Fundación Maquita, 2025). Esta dimensión normativa 
dialoga con los principios de reciprocidad (randi-randi), complementariedad y rela-
cionalidad que sustentan el paradigma del Buen Vivir (Sumak Kawsay) (Fundación 
Maquita, 2025).

En este marco, el presente artículo analiza el diseño, ejecución y resultados del Ta-
ller Integral “Memoria, Cultura y Símbolo del Paju”, desarrollado en comunidades 
kichwas de Tena y Archidona en septiembre de 2025, en el contexto del proyecto 
“Buen Vivir Amazónico: mujeres, hombres y jóvenes indígenas kichwas por la sos-
tenibilidad de la vida” (Fundación Maquita, 2025). El taller tuvo como propósito 
rescatar, valorar y fortalecer la memoria cultural asociada al Paju mediante meto-
dologías participativas e interculturales que promovieron la investigación–acción, 
el diálogo intergeneracional y la co-creación simbólica (Fundación Maquita, 2025). 
La experiencia permitió identificar al Paju como un patrimonio cultural inmaterial 



64
Revista Científica Amawta
Volumen 2 - Número 4 - julio - diciembre, 2025 
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

cuya revitalización resulta esencial para enfrentar desafíos contemporáneos (Fun-
dación Maquita, 2025). Asimismo, se evidenció su rol como elemento de resistencia 
cultural y como eje articulador de la memoria espiritual y ecológica de la chakra 
amazónica (Fundación Maquita, 2025). El Paju es concebido como un don o poder 
espiritual que transmite sabiduría, energía y sanación. (Fundación Maquita, 2025). 
Se transmite a través de rituales, muchas veces acompañados de trueque material o 
intercambio de saberes, y su práctica ayuda a la siembra, protege la salud y fortalece 
la energía vital de la comunidad (Fundación Maquita, 2025).

Este artículo presenta la fundamentación teórica, la metodología del proceso, los 
principales hallazgos y reflexiones generadas colectivamente, poniendo en valor el 
Paju como símbolo de sostenibilidad de la vida, identidad amazónica y continuidad 
de la memoria kichwa (Fundación Maquita, 2025).

METODOLOGÍA

Se adoptó un enfoque cualitativo, participativo y de investigación–acción intercultu-
ral (Fundación Maquita, 2025). El diseño metodológico integró técnicas de diálogo 
comunitario, dinámicas sensoriales, ejercicios gráficos, rituales y creación artística 
colectiva, en coherencia con el principio AJI: no aconsejar, no juzgar, ni interpretar 
(Fundación Maquita, 2025). Los talleres se realizaron en comunidades de Tena y Ar-
chidona (11, 13 y 16 de septiembre de 2025).

Técnicas

Las técnicas utilizadas fueron:

•	 Círculos de palabra (Fundación Maquita, 2025).
•	 Dinámicas sensoriales y juegos colectivos (Fundación Maquita, 2025).
•	 Collage, dibujo y representación simbólica (Fundación Maquita, 2025).
•	 Co-creación del símbolo del Paju (Fundación Maquita, 2025).
•	 Ritual “La vela de los aprendizajes” (Fundación Maquita, 2025).



65
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 

SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA
Espin, G./ Zurita, N.

Ritualidad en la Metodología

La metodología de los talleres empleó activamente rituales y dinámicas de integra-
ción ancestral (Fundación Maquita, 2025). Se utilizó el Termómetro del Poder en un 
papelógrafo, donde los participantes evaluaron la fuerza de dones como el Paju, el 
Banku y el Yachak (Fundación Maquita, 2025).

Objetivos del Taller

El objetivo general fue rescatar, valorar y fortalecer la memoria cultural, simbólica y 
espiritual del Paju, vinculándolo con la chakra amazónica y promoviendo su co-crea-
ción colectiva mediante metodologías participativas e interculturales (Fundación 
Maquita, 2025). Los objetivos específicos incluyeron:

•	 Fomentar un ambiente de confianza y motivación para los participantes (Fun-
dación Maquita, 2025).

•	 Recuperar historias y experiencias comunitarias vinculadas al Paju (Fundación 
Maquita, 2025).

•	 Analizar la relación entre Paju, biodiversidad y soberanía alimentaria (Funda-
ción Maquita, 2025).

•	 Identificar significados culturales y espirituales a partir de símbolos y colores 
(Fundación Maquita, 2025).

•	 Co-crear un símbolo representativo del Paju (Fundación Maquita, 2025).

RESULTADOS Y DISCUSIÓN

Marco Teórico y Funcionalidad del Paju

El Paju, entendido como pajuyuk en varias comunidades, es un símbolo fundamen-
tal que articula dimensiones espirituales, agrícolas, medicinales y éticas en la vida 
cotidiana de los pueblos kichwas del Alto Napo (Fundación Maquita, 2025). La an-
tropología amazónica ha demostrado que objetos rituales como el Paju funcionan 
como mediadores entre los mundos humano, natural y espiritual, siendo transmiso-



66
Revista Científica Amawta
Volumen 2 - Número 4 - julio - diciembre, 2025 
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

res de saberes y configuradores de identidad. Su valor radica en su carácter inmate-
rial, constituido por prácticas, memorias, cosmologías y normas éticas transmitidas 
por oralidad (Fundación Maquita, 2025).

El Paju está asociado a la protección espiritual, la fertilidad agrícola, la sanación y la 
armonización del territorio (Fundación Maquita, 2025). El Paju de Consentimien-
to o espiritual se relaciona con la capacidad de generar metamorfosis simbólicas y 
espirituales, adoptando formas asociadas a la boa, el tigre, el jaguar, el sacha runa 
(hombre de la selva), la sacha warmi (mujer de la selva) o la yakuwarmi (mujer del 
agua) (Fundación Maquita, 2025).

Rescate de Memoria Oral y Función Curativa
Los relatos registrados describieron al Paju como un poder espiritual que no solo 
cura enfermedades, sino que también fortalece la producción agrícola, transmite 
energía, sabiduría y conocimiento (Fundación Maquita, 2025). La memoria oral de-
talla que el Paju de sanación se aplica a través de rituales de purificación y equilibrio, 
que incluyen baños en el río, limpias con hojas, vaporizaciones y consumo de tés me-
dicinales (Fundación Maquita, 2025). La transmisión del Paju incluye la transferen-
cia de saberes y conocimientos sobre las plantas, su uso y sus propiedades sanadoras.

Se identificó una amplia lista de afecciones tratadas con el Paju (Fundación 
Maquita, 2025):

•	 Enfermedades Físicas y Crónicas: Mal viento, bronquitis, llagas, sarnas, licia-
dos, mordedura de culebras, quistes, cáncer, tumor, infección vaginal, gastritis, 
diabetes, anemia, cólicos menstruales, ataques, tiroides (kutu), dolor de dien-
tes, tuberculosis, neumonía, gangrena, presión alta, erisipela, fracturas, mioma, 
hongos y gonorrea.

•	 Males Espirituales o Territoriales (Unku): Tukci paju, imda, wisa paguay, zingra 
paju, sigra paku, llausa unkut, itun paju y malaria paju.

Etnobotánica del Paju y Rituales Productivos en la Chakra
La chakra constituye un sistema agrícola y espiritual basado en diversidad, recipro-
cidad y armonía ecológica (Fundación Maquita, 2025). El Paju participa en los pro-
cesos de siembra, protección y fertilidad de la tierra, fortaleciendo la relación ética 



67
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 

SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA
Espin, G./ Zurita, N.

entre las personas y el territorio (Fundación Maquita, 2025). Su presencia integra 
plantas agrícolas, medicinales y rituales como parte de un ecosistema simbólico que 
sostiene el Sumak Kawsay (Fundación Maquita, 2025).

Los participantes identificaron la conexión del Paju con la producción sostenible, la 
biodiversidad y la soberanía alimentaria (Fundación Maquita, 2025). La memoria 
viva del Paju lo vincula a una extensa lista de cultivos y plantas, incluyendo (Funda-
ción Maquita, 2025):

•	 Cultivos y Frutas: Piña, Pitón, Chonta, Chaquipapa, Barbasco, Lima, Yuca, Plá-
tano, Guineo, Cacao, entre otros.

•	 Tubérculos y Raíces: Yuca, Cúrcuma, Papachina, Maní.
•	 Plantas Medicinales/Rituales: Chiriyuyo, Ajo de monte, Menta, Guayusa, 

Ayahuasca, Sangre de Drago, Uña de gato, entre otros.
•	 Árboles y Maderas: Cedro, Chuncho, Guayacán, Bálsamo, Laurel.

Transmisión Intergeneracional y Normas de Conducta
El Paju puede ser heredado, entregado a vecinos o a través de intercambios comu-
nitarios (Fundación Maquita, 2025). La transmisión requiere la participación activa 
en los rituales, donde la mente, los brazos, las manos y los dedos se sincronizan para 
recibir correctamente la energía y la sabiduría del don (Fundación Maquita, 2025). 
La obediencia al Pajuyuk es esencial para garantizar el fortalecimiento de la sabiduría 
y la efectividad del poder recibido (Fundación Maquita, 2025). Desobedecer las nor-
mas puede traer consecuencias negativas (Fundación Maquita, 2025).

El receptor debe cumplir con una estricta dieta y restricciones de conducta (Funda-
ción Maquita, 2025):

•	 Restricciones Alimentarias: No consumir ají, palmito, caña, alimentos y bebi-
das calientes, sal, carne de chancho, chontacuros, ni medicinas.

•	 Restricciones de Conducta: No barrer, peinarse, coser, ni tronarse los dedos 
(pues se cree que esto provoca la pérdida del Paju).

•	 Normas de Género: Las mujeres no deben encontrarse en periodo de menstrua-
ción al momento de ingresar a la chakra o de recibir el Paju.



68
Revista Científica Amawta
Volumen 2 - Número 4 - julio - diciembre, 2025 
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

Participación, Co-creación Simbólica y Rol de la Mujer
Jóvenes que desconocían el Paju lograron comprender su importancia cultural y es-
piritual (Fundación Maquita, 2025). Sin embargo, se evidenció la pérdida de saberes 
por cambios sociales y ausencia de espacios comunitarios de aprendizaje (Fundación 
Maquita, 2025). La revitalización de símbolos como el Paju es imprescindible para 
fortalecer la identidad kichwa (Fundación Maquita, 2025).

La co-creación simbólica resultó en representaciones que integraron colores, plantas 
y figuras asociadas a la energía del Paju (Fundación Maquita, 2025). Las actividades 
de co-creación, la actividad sensorial del chupete y la dinámica de la vela reforzaron 
los compromisos individuales y colectivos (Fundación Maquita, 2025).

Las mujeres fueron reconocidas como cuidadoras de la memoria de la chakra, del 
Paju y de los rituales de protección (Fundación Maquita, 2025). La revitalización 
del Paju funcionó como mecanismo de resistencia cultural y cohesión social ante los 
desafíos contemporáneos (Fundación Maquita, 2025). Los resultados dialogan con la 
literatura antropológica que destaca que la espiritualidad amazónica se construye en 
red, articulando ecología, ritualidad y vida comunitaria (Fundación Maquita, 2025).

4. CONCLUSIONES

El Paju constituye un patrimonio cultural inmaterial que integra espiritualidad, agri-
cultura, memoria y organización social (Fundación Maquita, 2025). Su revitalización 
fortalece la identidad kichwa y contribuye a la sostenibilidad de la vida en la Amazo-
nía (Fundación Maquita, 2025).

Los talleres promovieron procesos de transmisión intergeneracional necesarios para 
contrarrestar la pérdida de saberes (Fundación Maquita, 2025). La metodología par-
ticipativa permitió reconstruir la memoria cultural y reforzar la cohesión comunita-
ria (Fundación Maquita, 2025). Se evidenció que los rituales del Paju son fundamen-
tales para la transmisión de conocimientos, la sanación, la protección de la salud y el 
fortalecimiento de la producción agrícola (Fundación Maquita, 2025).



69
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 

SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA
Espin, G./ Zurita, N.

La co-creación del símbolo del Paju representa un aporte pedagógico y cultural 
para futuras generaciones (Fundación Maquita, 2025). Las actividades desarrolla-
das permitieron fortalecer la identidad cultural kichwa, la cohesión comunitaria y el 
compromiso individual y colectivo hacia la preservación de los saberes ancestrales 
(Fundación Maquita, 2025).



70
Revista Científica Amawta
Volumen 2 - Número 4 - julio - diciembre, 2025 
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

REFERENCIAS

Borman, R. (2014). Territorio, espiritualidad y resistencia en la Amazonía ki-
chwa. Abya-Yala.

Descola, P. (1996). La selva culta: Simbolismo y praxis en la ecología de los 
Achuar. Abya-Yala.

García, A. (2010). Agricultura tradicional y saberes ancestrales en la Amazonía 
ecuatoriana. Instituto de Culturas Andinas.

Grefa, L., & Tinitana, J. (2018). Memorias vivas de la selva: Saberes y espirituali-
dades kichwas. Abya-Yala.

Instituto de Estudios de la Frontera. (2021). Cosmovisiones amazónicas y patri-
monio cultural inmaterial. IEF.

Macas, L. (2010). Cosmovisión y resistencia indígena en los Andes y la Amazo-
nía. Abya-Yala.

Sánchez-Parga, J. (2019). Simbolismo, ritualidad y organización comunitaria en 
los Andes y la Amazonía. UASB.

Sarmiento, M. (2019). Espiritualidad y prácticas rituales en comunidades indíge-
nas del Alto Napo. Universidad Andina Simón Bolívar.

Uzendoski, M. (2012). Los Kichwa del Napo: Cultura, bosque y espiritualidad. 
Abya-Yala.

Uzendoski, M., & Calapucha, C. (2016). Palabra, selva y memoria: Relatos y sim-
bolismos kichwas. Abya-Yala.

Vallejo, I. (2014). Patrimonio espiritual amazónico: Objetos rituales y memoria 
colectiva. Abya-Yala.

Vallejo, I., & Instituto de Estudios de la Frontera. (2021). Rituales y símbolos de 
la Amazonía kichwa. IEF.

Viteri, C. (2003). Sumak Kawsay: Vida en plenitud y sostenibilidad amazónica. 
Fundación Pachamama.

Whitten, N. E. (2008). Amazonía ecuatoriana: Cultura, poder y chamanismo. 
Abya-Yala.

Fuentes de Información Primaria (Informes de Taller)
Fundación Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y Sím-

bolo del PAJU. San Pablo de Ushpayaku.
Fundación Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y Sím-

bolo del PAJU. Tamia Yura.



71
MEMORIA, CULTURA Y SÍMBOLO DEL PAJU: 

SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZÓNICA
Espin, G./ Zurita, N.

Fundación Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y 
Símbolo del PAJU. San Pedro de Chimbiyacu.

Fundación Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y 
Símbolo del PAJU. Amukir.

Fundación Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y 
Símbolo del PAJU. Mushullakta.



72
Revista Científica Amawta
Volumen 2 - Número 4 - julio - diciembre, 2025 
ISSN 3028-8584 • e-ISSN 3028-8592

ANEXO

Figura 1. Transmisión del Paju, un poder ancestral kichwa 
mediante el contacto de las manos en un contexto comunitario y natural.


