2 AMAWTA

Revista Cientifica

MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA
SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA

MEMORY, CULTURE, AND SYMBOL OF THE PAJU:
ANCESTRAL KICHWA KNOWLEDGE FOR THE
SUSTAINABILITY OF AMAZONIAN LIFE

Espin Nieto Giomara Amparo
https://orcid.org/0009-0005-8408-0419
Investigadora independiente
Ecuador
email: giomaraespin@gmail.com

Zurita Freire Nadia Mauren
https://orcid.org/0009-0007-3797-3454
Investigadora independiente
Ecuador
email: nzuritafreire@gmail.com

©0le)

NUm. 4, julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 - e-ISSN 3028-8592
editorial.uaw.edu.ec/revista-cientifica-amawtakuna
editorial@uaw.edu.ec




52 AMAWTA

RESUMEN

El presente articulo expone los fundamentos,
procesos y resultados del Taller Integral

“Memoria, Cultura y Simbolo del Paju’, realizado

en el marco del proyecto “Buen Vivir Amazonico:

mujeres, hombres y jovenes indigenas kichwas

por la sostenibilidad de la vida”

El estudio aborda al Paju como un simbolo
vivo de la cosmovision kichwa, dotado de
dimensiones espirituales, agricolas, medicinales
y sociales. A través de metodologias
participativas, se explor¢ su significado,

su relacion con la chakra amazénica y su

importancia para la identidad cultural.

Se desarrollaron talleres en comunidades de
Tena y Archidona (11, 13 y 16 de septiembre de
2025), cuyos resultados revelan la necesidad de
fortalecer la memoria cultural para garantizar
la continuidad de los saberes ancestrales.
Finalmente, se discuten los aportes del
proceso para la sostenibilidad de la vida,
la cohesion comunitaria y la reafirmacion

cultural amazdnica.

PALABRAS CLAVE:

Paju, pajuyuk, cultura kichwa, cosmovision
amazonica, Buen Vivir, memoria cultural,

chakra.

Revista Cientifica

ABSTRACT

This article presents the foundations, processes,
and results of the Integral Workshop “Memory,
Culture, and Symbol of the Paju,” carried

out within the framework of the project
“Amazonian Buen Vivir: Indigenous Kichwa
Women, Men, and Youth for the Sustainability
of Life” The study approaches the Paju as a
living symbol of Kichwa cosmovision, endowed
with spiritual, agricultural, medicinal, and
social dimensions. Through participatory
methodologies, its meaning, its relationship
with the Amazonian chakra, and its importance
for cultural identity were explored. Workshops
were conducted in the communities of Tena
and Archidona (September 11, 13, and 16,
2025), with results revealing the need to
strengthen cultural memory to ensure the
continuity of ancestral knowledge. Finally,

the article discusses the contributions of

the process to life sustainability, community
cohesion, and the cultural reaffirmation of

Amazonian peoples..

KEYWORDS:

Paju, pajuyuk, Kichwa culture, Amazonian
worldview, Buen Vivir, cultural memory,

chakra.



MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA 63
Espin, G./ Zurita, N.

INTRODUCCION

n la cosmovision kichwa amazonica, los objetos rituales poseen una dimen-

sion ontologica que trasciende su materialidad: son entidades dotadas de

energia, memoria, agencia y capacidad de intervenir en la vida social y espi-
ritual de la comunidad (Fundaciéon Maquita, 2025). Desde esta perspectiva relacional,
el Paju y su expresion como pajuyuk (el que posee el paju) constituye un simbolo
fundamental que articula dimensiones espirituales, agricolas, medicinales y éticas en
la vida cotidiana de los pueblos kichwas del Alto Napo (Fundacién Maquita, 2025).
Su valor no reside Unicamente en su configuracion fisica, sino en los significados
rituales y en la memoria ancestral transmitida a través de practicas intergeneracio-
nales, relatos orales y ritualidades que sostienen la continuidad cultural (Fundacion
Magquita, 2025).

El Paju cumple roles determinantes dentro del ayllu (familia), al proteger la chakra,
armonizar la salud espiritual familiar, guiar los ciclos agricolas y mantener el equi-
librio entre los seres humanos, las plantas, los espiritus y las fuerzas del territorio
(Fundacién Maquita, 2025).

Su uso implica normas estrictas de conducta y disciplina espiritual, incluyendo
restricciones alimentarias, emocionales y sociales que refuerzan la cohesién ética
y moral de la comunidad (Fundacién Maquita, 2025). Esta dimensiéon normativa
dialoga con los principios de reciprocidad (randi-randi), complementariedad y rela-
cionalidad que sustentan el paradigma del Buen Vivir (Sumak Kawsay) (Fundacion
Magquita, 2025).

En este marco, el presente articulo analiza el disefo, ejecucion y resultados del Ta-
ller Integral “Memoria, Cultura y Simbolo del Paju”, desarrollado en comunidades
kichwas de Tena y Archidona en septiembre de 2025, en el contexto del proyecto
“Buen Vivir Amazdnico: mujeres, hombres y jovenes indigenas kichwas por la sos-
tenibilidad de la vida” (Fundacién Maquita, 2025). El taller tuvo como proposito
rescatar, valorar y fortalecer la memoria cultural asociada al Paju mediante meto-
dologias participativas e interculturales que promovieron la investigacién—-accion,
el dialogo intergeneracional y la co-creacion simboélica (Fundacion Maquita, 2025).
La experiencia permitio identificar al Paju como un patrimonio cultural inmaterial



Revista Cientifica Amawta
64 Volumen 2 - Ndmero 4 - julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 « e-ISSN 3028-8592

cuya revitalizacidn resulta esencial para enfrentar desafios contemporaneos (Fun-
dacién Maquita, 2025). Asimismo, se evidencié su rol como elemento de resistencia
cultural y como eje articulador de la memoria espiritual y ecologica de la chakra
amazonica (Fundacion Maquita, 2025). El Paju es concebido como un don o poder
espiritual que transmite sabiduria, energia y sanaciéon. (Fundacién Maquita, 2025).
Se transmite a través de rituales, muchas veces acompafnados de trueque material o
intercambio de saberes, y su practica ayuda a la siembra, protege la salud y fortalece
la energia vital de la comunidad (Fundaciéon Magquita, 2025).

Este articulo presenta la fundamentacion tedrica, la metodologia del proceso, los
principales hallazgos y reflexiones generadas colectivamente, poniendo en valor el
Paju como simbolo de sostenibilidad de la vida, identidad amazdnica y continuidad
de la memoria kichwa (Fundacién Maquita, 2025).

METODOLOGIA

Se adopt6 un enfoque cualitativo, participativo y de investigacion-accion intercultu-
ral (Fundacion Maquita, 2025). El disefio metodoldgico integré técnicas de didlogo
comunitario, dindmicas sensoriales, ejercicios graficos, rituales y creacion artistica
colectiva, en coherencia con el principio AJI: no aconsejar, no juzgar, ni interpretar
(Fundacién Magquita, 2025). Los talleres se realizaron en comunidades de Tena y Ar-
chidona (11, 13 y 16 de septiembre de 2025).

Técnicas
Las técnicas utilizadas fueron:

o  Circulos de palabra (Fundacién Maquita, 2025).

o Dindmicas sensoriales y juegos colectivos (Fundacion Maquita, 2025).
o Collage, dibujo y representacion simbolica (Fundacién Maquita, 2025).
o Co-creacioén del simbolo del Paju (Fundacién Maquita, 2025).

o Ritual “La vela de los aprendizajes” (Fundacion Maquita, 2025).



MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA 65
Espin, G./ Zurita, N.

Ritualidad en la Metodologia

La metodologia de los talleres empled activamente rituales y dindmicas de integra-
cion ancestral (Fundacion Maquita, 2025). Se utiliz6 el Termometro del Poder en un
papeldgrafo, donde los participantes evaluaron la fuerza de dones como el Paju, el
Banku y el Yachak (Fundacion Maquita, 2025).

Objetivos del Taller

El objetivo general fue rescatar, valorar y fortalecer la memoria cultural, simbdlica y
espiritual del Paju, vinculandolo con la chakra amazénica y promoviendo su co-crea-
cién colectiva mediante metodologias participativas e interculturales (Fundacién
Magquita, 2025). Los objetivos especificos incluyeron:

o  Fomentar un ambiente de confianza y motivacion para los participantes (Fun-
dacién Maquita, 2025).

o Recuperar historias y experiencias comunitarias vinculadas al Paju (Fundacion
Magquita, 2025).

o Analizar la relacion entre Paju, biodiversidad y soberania alimentaria (Funda-
cién Maquita, 2025).

o Identificar significados culturales y espirituales a partir de simbolos y colores
(Fundacién Magquita, 2025).

o Co-crear un simbolo representativo del Paju (Fundaciéon Maquita, 2025).

RESULTADOS Y DISCUSION

Marco Tedrico y Funcionalidad del Paju

El Paju, entendido como pajuyuk en varias comunidades, es un simbolo fundamen-
tal que articula dimensiones espirituales, agricolas, medicinales y éticas en la vida
cotidiana de los pueblos kichwas del Alto Napo (Fundacién Magquita, 2025). La an-
tropologia amazonica ha demostrado que objetos rituales como el Paju funcionan
como mediadores entre los mundos humano, natural y espiritual, siendo transmiso-



Revista Cientifica Amawta
66 Volumen 2 - Ndmero 4 - julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 « e-ISSN 3028-8592

res de saberes y configuradores de identidad. Su valor radica en su caracter inmate-
rial, constituido por practicas, memorias, cosmologias y normas éticas transmitidas
por oralidad (Fundacién Maquita, 2025).

El Paju esta asociado a la proteccion espiritual, la fertilidad agricola, la sanacion y la
armonizacion del territorio (Fundaciéon Maquita, 2025). El Paju de Consentimien-
to o espiritual se relaciona con la capacidad de generar metamorfosis simbdlicas y
espirituales, adoptando formas asociadas a la boa, el tigre, el jaguar, el sacha runa
(hombre de la selva), la sacha warmi (mujer de la selva) o la yakuwarmi (mujer del
agua) (Fundaciéon Maquita, 2025).

Rescate de Memoria Oral y Funcién Curativa

Los relatos registrados describieron al Paju como un poder espiritual que no solo
cura enfermedades, sino que también fortalece la produccién agricola, transmite
energia, sabiduria y conocimiento (Fundacién Maquita, 2025). La memoria oral de-
talla que el Paju de sanacidn se aplica a través de rituales de purificacion y equilibrio,
que incluyen bafos en el rio, limpias con hojas, vaporizaciones y consumo de tés me-
dicinales (Fundacion Maquita, 2025). La transmision del Paju incluye la transferen-
cia de saberes y conocimientos sobre las plantas, su uso y sus propiedades sanadoras.

Se identific6 una amplia lista de afecciones tratadas con el Paju (Fundacién
Maquita, 2025):

o  Enfermedades Fisicas y Cronicas: Mal viento, bronquitis, llagas, sarnas, licia-
dos, mordedura de culebras, quistes, cancer, tumor, infeccién vaginal, gastritis,
diabetes, anemia, cdlicos menstruales, ataques, tiroides (kutu), dolor de dien-
tes, tuberculosis, neumonia, gangrena, presion alta, erisipela, fracturas, mioma,
hongos y gonorrea.

o Males Espirituales o Territoriales (Unku): Tukci paju, imda, wisa paguay, zingra
paju, sigra paku, llausa unkut, itun paju y malaria paju.

Etnobotdnica del Paju y Rituales Productivos en la Chakra

La chakra constituye un sistema agricola y espiritual basado en diversidad, recipro-
cidad y armonia ecoldgica (Fundacién Maquita, 2025). El Paju participa en los pro-
cesos de siembra, proteccion y fertilidad de la tierra, fortaleciendo la relacion ética



MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA 67
Espin, G./ Zurita, N.

entre las personas y el territorio (Fundacién Maquita, 2025). Su presencia integra
plantas agricolas, medicinales y rituales como parte de un ecosistema simbdlico que
sostiene el Sumak Kawsay (Fundacion Maquita, 2025).

Los participantes identificaron la conexién del Paju con la produccién sostenible, la
biodiversidad y la soberania alimentaria (Fundaciéon Maquita, 2025). La memoria
viva del Paju lo vincula a una extensa lista de cultivos y plantas, incluyendo (Funda-
cién Maquita, 2025):

o Cultivos y Frutas: Pifia, Piton, Chonta, Chaquipapa, Barbasco, Lima, Yuca, Pla-
tano, Guineo, Cacao, entre otros.

o Tubérculos y Raices: Yuca, Clrcuma, Papachina, Mani.

o Plantas Medicinales/Rituales: Chiriyuyo, Ajo de monte, Menta, Guayusa,
Ayahuasca, Sangre de Drago, Ufia de gato, entre otros.

o Arboles y Maderas: Cedro, Chuncho, Guayacan, Bélsamo, Laurel.

Transmision Intergeneracional y Normas de Conducta

El Paju puede ser heredado, entregado a vecinos o a través de intercambios comu-
nitarios (Fundacién Maquita, 2025). La transmisidn requiere la participacién activa
en los rituales, donde la mente, los brazos, las manos y los dedos se sincronizan para
recibir correctamente la energia y la sabiduria del don (Fundaciéon Maquita, 2025).
La obediencia al Pajuyuk es esencial para garantizar el fortalecimiento de la sabiduria
y la efectividad del poder recibido (Fundacién Maquita, 2025). Desobedecer las nor-
mas puede traer consecuencias negativas (Fundaciéon Maquita, 2025).

El receptor debe cumplir con una estricta dieta y restricciones de conducta (Funda-
cién Maquita, 2025):

o Restricciones Alimentarias: No consumir aji, palmito, cafa, alimentos y bebi-
das calientes, sal, carne de chancho, chontacuros, ni medicinas.

o Restricciones de Conducta: No barrer, peinarse, coser, ni tronarse los dedos
(pues se cree que esto provoca la pérdida del Paju).

o Normas de Género: Las mujeres no deben encontrarse en periodo de menstrua-
cion al momento de ingresar a la chakra o de recibir el Paju.



Revista Cientifica Amawta
68 Volumen 2 - Ndmero 4 - julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 = e-ISSN 3028-8592

Participacion, Co-creacion Simbdlica y Rol de la Mujer

Jovenes que desconocian el Paju lograron comprender su importancia cultural y es-
piritual (Fundaciéon Maquita, 2025). Sin embargo, se evidencié la pérdida de saberes
por cambios sociales y ausencia de espacios comunitarios de aprendizaje (Fundacion
Magquita, 2025). La revitalizacién de simbolos como el Paju es imprescindible para
fortalecer la identidad kichwa (Fundacién Maquita, 2025).

La co-creacion simbdlica resultd en representaciones que integraron colores, plantas
y figuras asociadas a la energia del Paju (Fundaciéon Maquita, 2025). Las actividades
de co-creacion, la actividad sensorial del chupete y la dindmica de la vela reforzaron
los compromisos individuales y colectivos (Fundacion Maquita, 2025).

Las mujeres fueron reconocidas como cuidadoras de la memoria de la chakra, del
Paju y de los rituales de protecciéon (Fundacion Maquita, 2025). La revitalizacion
del Paju funcion6 como mecanismo de resistencia cultural y cohesion social ante los
desafios contemporaneos (Fundacion Maquita, 2025). Los resultados dialogan con la
literatura antropoldgica que destaca que la espiritualidad amazdnica se construye en
red, articulando ecologia, ritualidad y vida comunitaria (Fundacion Maquita, 2025).

4. CONCLUSIONES

El Paju constituye un patrimonio cultural inmaterial que integra espiritualidad, agri-
cultura, memoria y organizacion social (Fundacién Maquita, 2025). Su revitalizacién
fortalece la identidad kichwa y contribuye a la sostenibilidad de la vida en la Amazo-
nia (Fundacién Maquita, 2025).

Los talleres promovieron procesos de transmision intergeneracional necesarios para
contrarrestar la pérdida de saberes (Fundacion Maquita, 2025). La metodologia par-
ticipativa permitié reconstruir la memoria cultural y reforzar la cohesiéon comunita-
ria (Fundacion Maquita, 2025). Se evidenci6 que los rituales del Paju son fundamen-
tales para la transmisién de conocimientos, la sanacién, la proteccién de la salud y el
fortalecimiento de la produccién agricola (Fundaciéon Maquita, 2025).



MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA 69
Espin, G./ Zurita, N.

La co-creacion del simbolo del Paju representa un aporte pedagdgico y cultural
para futuras generaciones (Fundaciéon Maquita, 2025). Las actividades desarrolla-
das permitieron fortalecer la identidad cultural kichwa, la cohesion comunitaria y el
compromiso individual y colectivo hacia la preservacion de los saberes ancestrales
(Fundacién Maquita, 2025).



Revista Cientifica Amawta
70 Volumen 2 - Ndmero 4 - julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 = e-ISSN 3028-8592

REFERENCIAS

Borman, R. (2014). Territorio, espiritualidad y resistencia en la Amazonia ki-
chwa. Abya-Yala.

Descola, P. (1996). La selva culta: Simbolismo y praxis en la ecologia de los
Achuar. Abya-Yala.

Garcia, A. (2010). Agricultura tradicional y saberes ancestrales en la Amazonia
ecuatoriana. Instituto de Culturas Andinas.

Grefa, L., & Tinitana, J. (2018). Memorias vivas de la selva: Saberes y espirituali-
dades kichwas. Abya-Yala.

Instituto de Estudios de la Frontera. (2021). Cosmovisiones amazonicas y patri-
monio cultural inmaterial. IEE.

Macas, L. (2010). Cosmovision y resistencia indigena en los Andes y la Amazo-
nia. Abya-Yala.

Sanchez-Parga, J. (2019). Simbolismo, ritualidad y organizacién comunitaria en
los Andes y la Amazonia. UASB.

Sarmiento, M. (2019). Espiritualidad y practicas rituales en comunidades indige-
nas del Alto Napo. Universidad Andina Simén Bolivar.

Uzendoski, M. (2012). Los Kichwa del Napo: Cultura, bosque y espiritualidad.
Abya-Yala.

Uzendoski, M., & Calapucha, C. (2016). Palabra, selva y memoria: Relatos y sim-
bolismos kichwas. Abya-Yala.

Vallejo, I. (2014). Patrimonio espiritual amazonico: Objetos rituales y memoria
colectiva. Abya-Yala.

Vallejo, 1., & Instituto de Estudios de la Frontera. (2021). Rituales y simbolos de
la Amazonia kichwa. IEE

Viteri, C. (2003). Sumak Kawsay: Vida en plenitud y sostenibilidad amazoénica.
Fundacién Pachamama.

Whitten, N. E. (2008). Amazonia ecuatoriana: Cultura, poder y chamanismo.
Abya-Yala.

Fuentes de Informacién Primaria (Informes de Taller)

Fundacién Magquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y Sim-
bolo del PAJU. San Pablo de Ushpayaku.

Fundacién Magquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y Sim-
bolo del PAJU. Tamia Yura.



MEMORIA, CULTURA Y SIMBOLO DEL PAJU:
SABERES ANCESTRALES KICHWA PARA LA SOSTENIBILIDAD DE LA VIDA AMAZONICA 71
Espin, G./ Zurita, N.

Fundacién Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y
Simbolo del PAJU. San Pedro de Chimbiyacu.

Fundacién Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y
Simbolo del PAJU. Amukir.

Fundacién Maquita. (2025). Informe del Taller Integral: Memoria, Cultura y
Simbolo del PAJU. Mushullakta.



Revista Cientifica Amawta
72 Volumen 2 - Nimero 4 - julio - diciembre, 2025
ISSN 3028-8584 » e-ISSN 3028-8592

ANEXO

Figura 1. Transmision del Paju, un poder ancestral kichwa

mediante el contacto de las manos en un contexto comunitario y natural.



